
95

Anno post-giubilare 2026

...nella carità
TERZA TAPPA

Sinodalità
santità

Triennio

e

+ MAURIZIO MALVESTITI, Vescovo di Lodi

Anno post-giubilare 2026

...nella carità
TERZA TAPPA

Sinodalità
santità

Triennio

e

+ MAURIZIO MALVESTITI, Vescovo di Lodi



Giubileo Diocesano Giovani, nella Casa Vescovile dopo la Professione di fede
in Cattedrale, 23 Novembre 2025.



Lettera pastorale post-giubilare 
2025-2026





Chiesa di Lodi

“…nella Carità”
III Tappa dell’Itinerario Diocesano: 

Sinodalità e Santità





Sui passi della fede, 
i pellegrini di speranza
 approdano nella carità.





7

C arissimi, amiamoci gli uni gli altri, perché l’amore è 
da Dio: chiunque ama è generato da Dio e conosce 

Dio. Chi non ama non ha conosciuto Dio, perché Dio è 
amore. In questo si è manifestato l’amore di Dio per noi: 
Dio ha mandato il suo unigenito Figlio nel mondo, per-
ché noi avessimo la vita per lui. 
In questo sta l’amore: non siamo stati noi ad amare Dio, 
ma è lui che ha amato noi e ha mandato il suo Figlio 
come vittima di espiazione per i nostri peccati. 
Carissimi, se Dio ci ha amato, anche noi dobbiamo amar-
ci gli uni gli altri. Nessuno mai ha visto Dio; se ci amiamo 
gli uni gli altri, Dio rimane in noi e l’amore di lui è perfetto 
in noi.
 

INTRODUZIONE

La parola
Dio è amore

(1Gv 4,7-12)



8

S e anche parlassi le lingue degli uomini e degli ange-
li, ma non avessi la carità, sono come un bronzo che 

risuona o un cembalo che tintinna. E se avessi il dono del-
la profezia e conoscessi tutti i misteri e tutta la scienza, 
e possedessi la pienezza della fede così da trasportare le 
montagne, ma non avessi la carità, non sono nulla.
E se anche distribuissi tutte le mie sostanze e dessi il mio 
corpo per esser bruciato, ma non avessi la carità, niente 
mi giova.

La carità è paziente, è benigna la carità; non è invidiosa la 
carità, non si vanta, non si gonfia, non manca di rispetto, 
non cerca il suo interesse, non si adira, non tiene conto 
del male ricevuto, non gode dell’ingiustizia, ma si com-
piace della verità. Tutto copre, tutto crede, tutto spera, 
tutto sopporta. La carità non avrà mai fine. Le profezie 
scompariranno; il dono delle lingue cesserà e la scienza 
svanirà. La nostra conoscenza è imperfetta e imperfetta 
la nostra profezia. Ma quando verrà ciò che è perfetto, 
quello che è imperfetto scomparirà. Quand’ero bambino, 
parlavo da bambino, pensavo da bambino, ragionavo 
da bambino. Ma, divenuto uomo, ciò che era da bambino 
l’ho abbandonato. 

L’inno alla carità

 (1Corinzi 13,1-13)



9

Ora vediamo come in uno specchio, in maniera confu-
sa; ma allora vedremo a faccia a faccia. Ora conosco in 
modo imperfetto, ma allora conoscerò perfettamente, 
come anch’io sono conosciuto. Queste dunque le tre cose 
che rimangono: la fede, la speranza e la carità; ma di tut-
te più grande è la carità.



10

A ttraverso le ferite del corpo si manifesta l’arcana carità 
del suo cuore, si fa palese il grande mistero dell’amore, 

si mostrano le viscere di misericordia del nostro Dio, per cui 
ci visiterà un sole che sorge dall’alto (cfr. Lc 1, 78). E perché le 
viscere non dovrebbero rivelarsi attraverso le ferite? Infatti in 
qual altro modo se non attraverso le tue ferite sarebbe brilla-
to più chiaramente che tu, o Signore, sei soave e mite e di in-
finita misericordia? Nessuno infatti dimostra maggior amo-
re che quando dà la sua vita per chi è condannato a morte.
Mio merito perciò è la misericordia di Dio. Non sono certa-
mente povero di meriti finché lui sarà ricco di misericordia. 
Che se le misericordie del Signore sono molte, io pure ab-
bonderò nei meriti. Ma che dire se la coscienza mi rimorde 
per i molti peccati? «Dove è abbondato il peccato, ha so-
vrabbondato la grazia» (Rm 5, 20). E se la misericordia di 
Dio è eterna, io pure canterò per l’eternità le misericordie 
del Signore (cfr. Sal 88, 2). E che ne è della mia giustizia? 
O Signore, mi rammenterò soltanto della tua giustizia 
(cfr. Sal 10, 16). Infatti essa è anche mia, perché tu sei di-
ventato per me giustizia da parte di Dio (San Bernardo 
sul Cantico dei Cantici, disc. 61,3-5; Opera omnia) 
2,150-151).

Risonanza della Parola
Si chiudono le porte sante romane, 

rimane aperto il Cuore di Cristo





Roma, sabato 2 agosto 2025. Giubileo dei Giovani lodigiani a San Pietro
prima di raggiungere Tor Vergata per l’incontro col Papa.



13

Solo con timore e tremore si può parlare della carità 
cristiana, che non avrà mai fine (cfr 1Cor 13,8) mentre 
tutto passa. I suoi sentieri sono antichi e sempre nuo-
vi. Sua sorgente, sempre zampillante, sono la miseri-
cordia e l’indulgenza di Dio, nelle quali ci ha immer-
so il giubileo della “speranza che non delude” (Rm 5,5). 
Abbeveriamoci ad essa affinché fiumi d’acqua viva 
scaturiscano (cfr Gv 7,38) anche dai figli e dalle figlie 
della chiesa di Lodi. Lo Spirito del Signore Crocifisso 
Risorto ci comunica la grazia di credere e di sperare e 
la responsabilità di vivere nella carità, pure ricevuta in 
dono: sono le tre virtù battesimali. Con esse possiamo 
dare il meglio - non il superfluo - affinché sulla terra di 
san Bassiano uomini e donne, giovani e vecchi, malati 
e sani, ricchi e poveri, lodigiani da sempre o venuti tra 
noi impegnando però la loro unica vita, si sentano fra-
telli e sorelle, tutti, incontrando la Parola e il Dono.

Il triennio diocesano: 
“Sinodalità e Santità”

1.



14

Quale Parola? Questa: “Dio è amore” (1Gv 4,8). Quale 
Dono? La carità. Quale Parola? La santità, sinonimo di 
carità. Quale Dono? La Via da percorrere insieme poi-
ché veniamo dalla carità creatrice e redentrice e siamo 
attesi nella celeste Gerusalemme, città della carità per-
fetta e perenne. Sinodalità e Santità esprimono la Pa-
rola e il Dono sperimentati nel Sinodo XIV della Chiesa 
di Lodi, il cui apice fu il Congresso Eucaristico. Parola e 
Dono hanno un solo nome: Cristo Gesù, Signore. La San-
ta Vergine Madre, nella basilica della Trinità e dei Dodici 
Apostoli a Laus pompeja (Lodi vecchio) è raffigurata - se-
condo la tradizione cristiana d’Oriente - mentre indica la 
Via (è l’Odigitria nella lingua greca). Parola e Dono con-
fluiscono nella Via, che è il Figlio, l’Unigenito della stessa 
sostanza del Padre, Datore dello Spirito, come il concilio 
di Nicea proclamò nel 325, millesettecento anni orsono.
Gli amici Ambrogio e Bassiano, pastori santi, avvertiro-
no il compito di riportare il santo gregge alla vera fede 
attingendo alla carità e santità del Pastore Buono ed 
Eterno. Dio da Dio, Luce da Luce, generato non creato: 
credeva, viveva e predicava questa fede san Bassiano 
(319-409, con l’ordinazione episcopale nel 374). Era 
questa la testimoniava del difensore dei poveri, Bassia-
no. La carità è l’eredità. E’ la continuità con le sante ori-
gini. L’ha confermato Alberto Quadrelli, primo vescovo 
santo della nuova Lodi, immagine tra noi di Cristo dal 
1168 al 1173, letteralmente consumato dalla carità. La 



15

consegna che ha attraversato la nostra storia ecclesiale 
e civile, nel segno della solidarietà è la carità. Il giubileo 
l’ha rilanciata anch’esso insieme alla conversione.

Il giubileo, icona del triennio
Il pellegrinaggio giubilare diocesano, con l’indimen-
ticabile udienza concessa da papa Leone il 6 settem-
bre 2025 e la canonizzazione dei giovani Carlo Acutis e 
Piergiorgio Frassati del giorno successivo, rappresenta 
l’icona più riuscita del triennio pastorale “Sinodalità e 
Santità”. Si persevera camminando insieme sulla stessa 
Via solo se la meta è chiara e sicura. Lo è la santità: che 
è amore e vita senza fine; è misericordia e indulgenza 
nella remissione di ogni peccato e da ogni pena per la 
vittoria pasquale di Cristo sulla morte, ultimo nostro ne-
mico (cfr. 1Cor 28, 26). La santità è libertà nella verità e 
nella giustizia; è unità e pace; è carità senza fine perché 
viene da Dio. La santità divinizza l’umano, reso partecipe 
in pienezza della vita divina (cfr GS 22). Direbbe sant’A-
tanasio, assertore ben motivato della fede del concilio 
di Nicea, al quale partecipò come diacono del vescovo 
Alessandro, succedendogli poi sulla cattedra di Alessan-
dria dei Copti: “il Figlio disceso dal cielo, ci rese figli nel Pa-
dre e, divenuto egli stesso uomo, divinizzò gli uomini. Non 
divenne Dio da uomo che era, ma da Dio che era divenne 
uomo per poterci divinizzare” (Contra Arianos I,38,7-39,1).
Il giubileo diocesano col Papa ha coronato gli altri vis-



16

suti nelle quattro chiese giubilari lodigiane a comincia-
re dalla Basilica Cattedrale ma anche quelli romani per 
gruppi, categorie, associazioni, ai quali hanno parteci-
pato nostre delegazioni. Come dimenticare i giovani a 
Tor Vergata? E gli adolescenti nei giorni del commiato 
a Roma da papa Francesco? Hanno rincuorato tutti re-
galandoci una luminosa promessa di futuro benedetto 
da Dio. La carità si incarica di prolungare la grazia giu-
bilare mentre continua l’assimilazione del Sinodo dio-
cesano in costante dialogo col cammino della chiesa 
italiana e universale.

La terza tappa: “…nella Carità”
Ho atteso il giorno natalizio del Signore a firmare 
questa lettera dal titolo: “nella carità” perché Dio, che 
è amore, si è fatto carne, ed è nostro cibo e bevanda. 
Così possiamo continuare a scrivere il Libro Sinodale, 
tenuto sempre aperto dallo Spirito Santo. Abbiamo 
promesso docilità allo Spirito in ogni sessione sinodale 
con la preghiera dell’Adsumus. Una sua espressione re-
cita: “mostraci Tu il cammino da seguire tutti insieme”. 
Il giubileo della speranza ha rilanciato tutte e tre le vir-
tù battesimali - come auspicato da papa Francesco - 
rinnovando in noi la consapevolezza della missione ec-
clesiale da condividere andando senza indugio verso 
il prossimo, privilegiando nella carità coloro nei quali 
Gesù ha voluto identificarsi. Saremo riconosciuti e ve-



17

dremo aprirsi le porte del Regno, evocate dalle porte 
sante romane, solo se non avremo voltato le spalle a 
chi aveva fame e sete, con tutti gli altri che il capitolo 
25 del vangelo di Matteo elenca per anticiparci il con-
tenuto del giudizio. Siamo tutti attesi a quell’incontro 
al termine della bella e tremenda giornata terrena. Al-
lora comprenderemo in pienezza la Via, quella alla san-
tità, che costituisce la vocazione dell’intero popolo di 
Dio (cfr LG, V). Santità possibile grazie alle tre virtù rice-
vute in dono nel battesimo. Virtù da accogliere giorno 
per giorno in libertà e buona volontà, pur fragili, ma in 
grado di spalancare la vita allo Spirito del Signore.
Il percorso triennale diocesano è sintetizzato mirabil-
mente nella bolla di indizione del giubileo, Spes non 
confundit, al n. 3: “La speranza, infatti, nasce dall’amore 
e si fonda sull’amore che scaturisce dal Cuore di Gesù tra-
fitto sulla croce: «Se infatti, quand’eravamo nemici, siamo 
stati riconciliati con Dio per mezzo della morte del Figlio 
suo, molto più ora che siamo riconciliati, saremo salvati 
mediante la sua vita» (Rm 5,10). E la sua vita si manifesta 
nella nostra vita di fede, che inizia con il Battesimo, si svi-
luppa nella docilità alla grazia di Dio ed è perciò anima-
ta dalla speranza, sempre rinnovata e resa incrollabile 
dall’azione dello Spirito Santo. È infatti lo Spirito Santo, 
con la sua perenne presenza nel cammino della Chiesa, 
a irradiare nei credenti la luce della speranza: Egli la tie-
ne accesa come una fiaccola che mai si spegne, per dare 



18

sostegno e vigore alla nostra vita. La speranza cristiana, 
in effetti, non illude e non delude, perché è fondata sulla 
certezza che niente e nessuno potrà mai separarci dall’a-
more divino: «Chi ci separerà dall’amore di Cristo? Forse 
la tribolazione, l’angoscia, la persecuzione, la fame, la 
nudità, il pericolo, la spada? [...] Ma in tutte queste cose 
noi siamo più che vincitori grazie a colui che ci ha amati. 
Io sono infatti persuaso che né morte né vita, né ange-
li né principati, né presente né avvenire, né potenze, né 
altezza né profondità, né alcun’altra creatura potrà mai 
separarci dall’amore di Dio, che è in Cristo Gesù, nostro 
Signore» (Rm 8,35.37-39). Ecco perché questa speranza 
non cede nelle difficoltà: essa si fonda sulla fede ed è nutri-
ta dalla carità, e così permette di andare avanti nella vita. 
Sant’Agostino scrive in proposito: «In qualunque genere di 
vita, non si vive senza queste tre propensioni dell’anima: 
credere, sperare, amare»”.





20

Roma, sabato 6 settembre 2023. 
Sacerdoti e seminaristi con il Papa nel pellegrinaggio diocesano.



21

Al pari delle altre due virtù battesimali, sorgente della 
carità è la Parola “viva, efficace e più tagliente di ogni 
spada a doppio taglio” (Eb 4,12), specie se proclamata 
nella celebrazione dei Divini Misteri. In apertura sono 
stati riportati due testi che fungono da vero sottotitolo 
di questa lettera e ne sono la sintesi per invitare alla 
consapevolezza della carità, che è dono sempre in at-
tesa della nostra risposta per poter fiorire e fruttificare. 
Che “Dio sia amore” (1Gv 4,8) apre alla prospettiva di 
dimorare in Dio. Vi troviamo il centro della fede cristia-
na e l’immagine del Dio di Gesù ma anche dell’uomo e 
della donna e della loro esistenza in Cristo: “Noi abbia-
mo riconosciuto l’amore che Dio ha per noi e vi abbiamo 
creduto” (ivi 16). Per dare all’esistenza una radice fecon-
da. La scelta è possibile solo nella consapevolezza di 
essere stati amati per primi(cfr. ivi 10) da Dio in Cristo, 
col quale abbiamo individuato l’orizzonte e la direzio-

Anche la Carità è dalla Parola

2.



22

ne decisiva per non sprecare il bene prezioso che cia-
scuno di noi rappresenta per la chiesa e per il mondo. 
«Dio ha tanto amato il mondo da dare il suo Figlio uni-
genito, perché chiunque crede in lui ... abbia la vita eter-
na» (Gv 3, 16). Su questa Parola avviene l’incontro con 
l’antico popolo scelto da Dio nel cambio radicale di vi-
sione. Dal Libro del Deuteronomio, dal celebre: «Ascolta, 
Israele: il Signore è il nostro Dio, il Signore è uno solo. Tu 
amerai il Signore tuo Dio con tutto il cuore, con tutta l’a-
nima e con tutte le forze » (6, 4-5), siamo passati all’uni-
co precetto, al comandamento dell’amore di Dio e del 
prossimo, che ha ripreso dal Libro del Levitico: «Amerai 
il tuo prossimo come te stesso» (19, 18; cfr Mc 12, 29-
31), unendoli inscindibilmente per sempre a formare 
l’identità cristiana irrinunciabile. Poiché Dio ci ha amati 
per primo (cfr 1 Gv 4, 10), l’amore diviene risposta per 
grazia al dono dell’amore. Per questa Via ha scelto di 
incontrarci il Dio di Gesù.
La Parola proclama l’intimo nesso tra le virtù battesi-
mali: “Giustificati dunque per fede, abbiamo pace con 
Dio per mezzo di Gesù Cristo, nostro Signore, mediante 
il quale abbiamo anche avuto, per la fede, l’accesso a 
questa grazia nella quale stiamo fermi, e ci gloriamo nel-
la speranza della gloria di Dio; non solo, ma ci gloriamo 
anche nelle afflizioni, sapendo che l’afflizione produce 
pazienza, la pazienza, esperienza, e l’esperienza, speran-
za. Ora la speranza non delude, perché l’amore di Dio è 



23

stato sparso nei nostri cuori mediante lo Spirito Santo 
che ci è stato dato” (Rm 5,1-5).
E’ la via migliore, ci assicura la Parola, perché è stata 
scelta da Colui che ci ha amato per primo. Prima di 
ogni comando, a giustificare ogni comando, rincuo-
rando che non si tratta di attentato in alcun modo alla 
umana libertà, sta il dono di essere stati amati per pri-
mi. E’ la novità cristiana rispetto ad ogni etica filosofica 
o religiosa. La sequela cristiana e anche la missione è 
un lasciarsi prima di tutto evangelizzare e poi aprire 
sempre più decisamente la vita a Colui, che sta alla 
porta e bussa, desideroso di entrare per consumare la 
cena della comunione con Dio e con i fratelli e le sorel-
le, tutti (cfr Ap 3, 20). Si tratta di una rinascita dall’Alto 
grazie allo Spirito (cfr Gv 3,3). Così l’amore scaturisce 
dalla Parola e poi si nutre in essa che lo porta a compi-
mento, alla conoscenza da desiderare, secondo l’esor-
tazione di san Bonaventura: “Questa sapienza mistica 
segretissima nessuno la conosce se non chi la riceve; nes-
suno la riceve se non chi la desidera; nessuno la desidera 
se non chi è infiammato nell’intimo dallo Spirito Santo 
mandato da Cristo sulla terra” (Itinerario della mente 
in Dio, 7,4). E’ ancora il Figlio, l’Unigenito, a condurci a 
Dio, Trinitario Vivente Amore che precede ogni origine, 
per la via per cui si è a noi rivelata e donata: “Nessuno 
conosce il Padre se non il Figlio e colui al quale il Figlio lo 
voglia rivelare” (Mt 11,27). Lo Spirito Santo è il “noi” del 



24

Padre e del Figlio nell’Amore che li unisce. E’ il vincolo 
relazionale che raggiunge per grazia quanti sono figli 
e figlie nel Figlio. Lo Spirito grida in loro: “Abbà, Padre” 
(Rm 8,15) avendo riversato nei loro cuori l’amore di 
Dio in Cristo Gesù. Si è fatto uomo per amore. Ha af-
frontato passione e morte per amore. E’ risorto perché 
la carità divina rinnovasse tutte le cose immergendo 
ogni uomo e donna purificati e riconciliati nella vita 
vera ed eterna. E’ il dono che fonda il mandato: “Come 
vi ho amato, così amatevi gli uni gli altri” (Gv 15,12). Lo 
ricorda Pietro alla chiesa di tutti i secoli, chiamato a pa-
scere il santo gregge con triplice attestazione di amore 
sulla Parola del Signore (cfr Gv 21,15-17). “La carità non 
abbia finzioni” (Rm 12,9). E sia carità nei fatti (cfr Mt 25; 
Gc 2,1ss; 1Gv 3,18) mai dimenticando che le opere ci 
manterranno nella corretta visione cristiana dell’amo-
re se rimarremo “radicati e fondati nella carità” (Ef 3,17). 
Così la carità potrà edificare (cfr 1Cor 8,1) quale virtù 
sociale “mediante la collaborazione di ogni giuntura” (Ef 
4,15). E se è vero che “il giudice è alle porte” (Gc 5,9), 
come dimenticare il consolante annuncio di Giovanni: 
“Se uno mi ama, il Padre mio lo amerà e noi verremo a lui 
e prenderemo dimora presso di lui” (14,23).



25

Il Concilio Ecumenico Vaticano II
Un immenso tesoro di sapienza ecclesiale ci è dato 
dai documenti conciliari. Nell’anno eucaristico 2022-
23, quello immediatamente seguente il Sinodo Dio-
cesano, ci ha accompagnato nel cammino pastorale 
la costituzione Sacrosanctum Concilium sulla Liturgia. 
Nella prima tappa del triennio dedicata alla fede, era 
l’anno pregiubilare 2023-24, la costituzione dogmatica 
Dei Verbum sulla Rivelazione. In coincidenza col Giubi-
leo della speranza, la costituzione pastorale Gaudium 
et spes sulla Chiesa nel mondo contemporaneo. Tocca 
alla costituzione dogmatica Lumen gentium, in questa 
terza tappa. In essa i padri conciliari hanno ripensa-
to la Chiesa lasciandosi illuminare da Cristo. Le verità 
contenute in questo documento sono perenni, come 
del resto la carità, che vi è indicata quale fondamento 
della universale vocazione cristiana alla santità. Ma an-

La Carità nel pensiero ecclesiale

3.



26

che quale fine della vita religiosa attraverso i consigli 
evangelici.  E come essenza della missione dell’intero 
Popolo di Dio, che partecipa alla vita di Cristo e tramite 
i battezzati dà testimonianza al Signore: è Lui che sal-
va, e ci dà la forza per offrire noi stessi sul suo esempio 
in universale fraternità. La Chiesa è mistero di comu-
nione. E’ animata dallo Spirito Santo: la carità di Cristo 
è la fonte della sua vita e missione. La carità è il suo 
volto perché “in Cristo la Chiesa è come un sacramento 
o un segno e uno strumento dell’intima unione con Dio e 
dell’unità di tutto il genere umano” (LG 1).

Il magistero papale
La carità vi è presentata come una dimensione essen-
ziale dell’amore cristiano, che non può rimanere con-
finato nella sfera privata né limitarsi a gesti individuali 
di solidarietà. Amare il prossimo significa anche impe-
gnarsi in prima persona perché la società nel suo insie-
me sia più giusta, più umana e più attenta alla dignità 
di tutti, senza escludere nessuno. La carità, quindi, non 
riguarda solo i rapporti interpersonali, ma assume una 
portata sociale, economica, politica, culturale ed edu-
cativa. Già nella Rerum Novarum (1891) di Leone XIII, 
in un contesto segnato dalla rivoluzione industriale e 
dalla questione sociale, emerge l’idea che l’amore cri-
stiano debba incidere concretamente sulle condizioni 
di vita dei lavoratori e sull’organizzazione della società.



27

Questo percorso viene sviluppato in modo più espli-
cito da san Paolo VI nella Populorum progressio (1967), 
dove la carità sociale è strettamente legata allo svi-
luppo integrale dell’uomo e dei popoli. Non basta aiu-
tare i poveri: occorre interrogarsi sulle cause della po-
vertà e promuovere strutture che permettano a tutti 
di vivere in modo dignitoso. In questo senso, la carità 
diventa forza di trasformazione sociale. Paolo VI, quasi 
sessant’anni fa, guardando alle grandi disuguaglianze 
del mondo, ebbe il coraggio di affermare che non è suf-
ficiente crescere economicamente: bisogna crescere 
come persone e come popoli. Nell’enciclica scrive che 
«lo sviluppo è il nuovo nome della pace» (n. 77). È come se 
ci dicesse che, se vogliamo un mondo in pace, dobbia-
mo imparare ad edificare il bene comune anche come 
società, non solo come individui. E’ la carità sociale, che 
tuttavia sembra ancora ben lontana dall’essere una re-
ale acquisizione.

Il rapporto tra carità ed economia viene presentato 
come un legame profondo e inscindibile, che supera la 
semplice dimensione tecnica o assistenziale per assu-
mere un valore pienamente umano e sociale. La Chiesa, 
soprattutto nel magistero dei papi, non considera l’e-
conomia come un ambito neutro o separato dall’etica, 
ma come uno spazio nel quale la carità deve incarnarsi 
concretamente. Non è estranea la carità alla vita eco-



28

nomica, ma ne rappresenta l’anima. L’economia, infat-
ti, non può essere guidata esclusivamente dal profitto 
o dall’efficienza: senza la carità rischia di perdere il suo 
orientamento al bene comune dimenticandosi la per-
sona. La carità, intesa non come elemosina ma come 
amore responsabile e sociale, spinge a riconoscere la 
dignità di ogni persona coinvolta nei processi econo-
mici, dal lavoratore al consumatore. Papa Francesco, in 
Evangelii gaudium (2013) e in Laudato si’ (2015), insi-
ste con forza su questa prospettiva. Egli denuncia un 
sistema economico che esclude e scarta, ricordando 
che la carità cristiana non può limitarsi a curare le ferite 
prodotte dall’ingiustizia, ma deve interrogare le strut-
ture che le generano. In questo senso, la carità diventa 
criterio di giudizio sull’economia: un’economia umana 
è quella che crea opportunità, tutela i più deboli e ri-
spetta il creato. Un capitolo a parte è quello della finan-
za, che oggi sembra aver preso il sopravvento sull’atti-
vità produttiva capace di generare lavoro. Laudato si’ 
critica fortemente la finanza speculativa, definendola 
autoreferenziale e orientata alla massimizzazione del 
profitto a discapito dell’ambiente e dell’equità sociale, 
ed evidenzia come il modello attuale produca una crisi 
ecologica e sociale intrecciata, secondo la prospettiva 
dell’ecologia integrale. Il Papa propone una finanza 
etica, al servizio delle persone e del pianeta, che veda 
la finanza non solo come problema, ma anche come 



29

possibile soluzione, promuovendo modelli economici 
alternativi e un cambiamento radicale dello sguardo 
e degli stili di vita, passando dalla logica dello sfrutta-
mento a quella della cura della “casa comune”.

Nei documenti papali il rapporto tra carità e lavoro è 
presentato come uno dei nodi centrali della dottrina so-
ciale della Chiesa, poiché nel lavoro la persona esprime 
la propria dignità e partecipa attivamente al bene co-
mune. Il lavoro non è considerato soltanto un mezzo di 
sostentamento economico, ma una dimensione essen-
ziale della vocazione umana, che deve essere illuminata 
e orientata dalla carità. San Giovanni Paolo II, nell’en-
ciclica Laborem exercens (1981), afferma che il lavoro è 
“per l’uomo” e non l’uomo “per il lavoro”. Questo princi-
pio introduce una prospettiva profondamente caritati-
va: amare l’altro significa riconoscere il valore della sua 
attività lavorativa, tutelarne i diritti e garantire condizio-
ni giuste e rispettose della persona. La carità, in questo 
contesto, non si riduce a un atteggiamento di benevo-
lenza individuale, ma diventa impegno concreto per la 
giustizia sociale e per la dignità dei lavoratori.

Anche il rapporto tra carità e politica viene presenta-
to come uno dei nodi più delicati e decisivi della vita 
sociale. La Chiesa non identifica la carità con l’azione 
politica in senso stretto, ma afferma con forza che, 



30

senza la carità, la politica perde la sua anima e la sua 
finalità più autentica, cioè il bene comune. Allo stes-
so tempo, la carità cristiana non può ridursi a un gesto 
privato o puramente assistenziale: essa possiede una 
dimensione sociale e pubblica che interpella le isti-
tuzioni e le strutture della convivenza umana. Già Pio 
XI aveva definito l’azione politica come «la forma più 
alta di carità» (Discorso alla Federazione Universitaria 
Cattolica Italiana, 18 dicembre 1927). Papa Francesco, 
nell’enciclica Fratelli tutti (2020), riprende questa affer-
mazione parlando esplicitamente di “carità politica” e 
definendo l’impegno per il bene comune come una 
delle forme più alte dell’amore cristiano. In questa vi-
sione, la politica non è solo gestione del potere, ma 
servizio, attenzione ai più deboli e costruzione di una 
fraternità concreta.

Carità e cultura sanno intessere trame profonde e 
continue, che attraversano oltre un secolo di docu-
menti papali, adattandosi ai mutamenti storici senza 
perdere l’ispirazione evangelica. La carità non è mai 
concepita come semplice gesto individuale o assisten-
ziale, ma come principio generativo di cultura, capace 
di orientare il pensiero ma anche le strutture sociali, 
economiche e simboliche della convivenza umana. Il 
Concilio Vaticano II, del quale l’8 dicembre 2025 abbia-
mo ricordato sessant’anni dalla chiusura, rappresenta 



31

un punto di svolta, soprattutto nella costituzione Gau-
dium et spes (1965). Qui la carità è posta al cuore del-
la presenza della Chiesa nel mondo contemporaneo, 
mentre la cultura è intesa come espressione della vo-
cazione  alla pienezza di umanità. Il Concilio afferma 
che il Vangelo non distrugge le culture, ma le eleva in-
culturandosi in esse. Paolo VI, nella Populorum progres-
sio, sviluppa ulteriormente questo legame parlando di 
“sviluppo umano integrale”: la carità non è più solo ri-
sposta all’emergenza, ma progetto culturale e storico. 
Lo sviluppo, per essere autentico, deve promuovere 
«tutto l’uomo e tutti gli uomini», generando una cultura 
della condivisione, della responsabilità e della giustizia 
globale.

Il legame tra carità e educazione è costante e or-
ganico in tutta la riflessione papale dell’ultimo seco-
lo. L’educazione non è mai considerata un semplice 
processo di trasmissione di conoscenze, ma un’opera 
profondamente creativa, perché orientata alla cresci-
ta integrale della persona umana. La Chiesa riconosce 
nell’educazione uno degli ambiti privilegiati in cui la 
carità si fa servizio, responsabilità e costruzione del 
futuro. Con san Giovanni Paolo II il nesso tra carità ed 
educazione si approfondisce in chiave antropologica e 
culturale: nei documenti Redemptor Hominis (1979) e 
Centesimus Annus (1991) il Papa insiste con forza sulla 



32

centralità della persona, affermando che educare è un 
atto di amore alla verità dell’uomo. La carità educativa 
si manifesta nella formazione delle coscienze, nella tra-
smissione dei valori e nella difesa della libertà educati-
va, soprattutto in un contesto segnato dal relativismo 
e dal consumismo. Papa Francesco propone infine una 
visione fortemente pastorale e inclusiva. In Evange-
lii gaudium e in Laudato si’, l’educazione è presentata 
come atto di carità concreta verso le nuove genera-
zioni. Educare significa prendersi cura, creare legami, 
includere gli ultimi. La carità educativa diventa così sti-
le di prossimità e di speranza, capace di generare una 
cultura dell’incontro.

Benedetto XVI
La prima enciclica Deus caritas est (2005), prende il ti-
tolo dalla Prima Lettera di San Giovanni apostolo (1Gv 
4, 8) e si articola in due parti per illustrare il significa-
to filosofico e teologico dell’amore e quindi la sua at-
tuazione nella vita dei discepoli. Si tratta di un vero e 
proprio itinerario che dall’unità dell’amore nel disegno 
di Dio giunge all’amore vissuto nella Chiesa, vera co-
munità dell’amore. Tale unità è la grande novità della 
rivelazione cristiana. Essa tiene assieme le due espe-
rienze fondamentali dell’amore: eros ossia la passione, 
e agape, il dono di sé. Così il dramma dell’amore non 
è che una richiesta accorata e al contempo un dono 



33

traboccante di amore. In Gesù Cristo, crocifisso e risor-
to l’eros è redento dall’agape: l’amore non è più solo 
un’idea, un comandamento, un fatto bensì è una Per-
sona, Gesù, l’amore incarnato di Dio, che si dona a noi. 
«Nessuno ha un amore più grande di questo: dare la vita 
per i propri amici» (Gv 15, 13). L’amore cristiano «non è 
rifiuto dell’eros, non è il suo avvelenamento, ma la sua 
guarigione in vista della sua vera grandezza» (n. 5). Non 
si tratta allora di opposizione fra amore passionale e 
amore oblativo, ma di relazione feconda nell’unità del-
la persona. L’amore assume un‘autentica dimensione 
ontologica, è il motore dell’universo: «l’amor che move 
il sole e l’altre stelle» (Par. XXXIII, v. 145) canta Dante, alla 
fine del Paradiso al cospetto dell’Altissimo.
L’architettura dell’enciclica evidenzia il fondamento 
teologico del servizio della carità e inizia con il colpo 
di timpano della questione su Dio. Tutto il pontificato 
è segnato da una vera e propria urgenza pastorale: 
l’annuncio della realtà di Dio e della sua centralità. Il 
grande problema dell’occidente è la dimenticanza 
di Dio e tale oblio rischia di contagiare il pensiero di 
molti credenti. L’amore è l’essenza stessa di Dio e per-
tanto è il senso autentico della creazione e della storia. 
L’amore è lo “stile” di Dio e diventa lo stile dell’uomo, 
che accogliendo l’amore, lo condivide facendo della 
propria vita un dono. In ragione dell’amore accolto e 
condiviso teologia ed antropologia sono intimamente 



34

connesse. Nella persona di Gesù Cristo il mistero in-
tra-trinitario e la vita dell’uomo formano un’unità pro-
fonda. Egli, infatti, è l’Amore incarnato e tale Amore ci 
è rivelato pienamente in Lui. Per questo il servizio della 
carità è compito proprio della comunità dei discepoli 
che nell’attività caritativa deve rispecchiare lo stesso 
Amore Trinitario. La carità è ambito irrinunciabile del-
la missione della Chiesa: «la quale non può trascurare il 
servizio della carità così come non può tralasciare i Sacra-
menti e la Parola» (n. 22). La carità non è solo assistenza 
sociale o filantropia. Il servizio della carità, infatti, ha lo 
scopo aiutare il prossimo e così di comunicargli l’amo-
re di Dio. La carità della Chiesa è orientata all’epifania 
del Dio vivente. Le sofferenze degli uomini toccano il 
cuore di ciascuno, ma l’impegno caritativo ha un senso 
che va ben oltre. È necessaria la competenza organiz-
zativa e quella professionale, ma è fondamentale l’in-
contro personale con Cristo, senza il quale è impossi-
bile amare veramente ossia con la priorità con cui ci ha 
amati. Infatti, «chi ha bevuto alla fonte dell’amore di Dio 
diventa egli stesso una sorgente da cui sgorgano fiumi di 
acqua viva (Gv 7, 38)» (n. 42).
 
Con la terza enciclica Caritas in Veritate Benedetto XVI 
si inserisce nel magistero sociale dell’età moderna da 
Leone XIII a San Giovanni Paolo II. Il Papa risponde alle 
sfide del mutato quadro globale segnato dal crescen-



35

te arbitrio della tecnica, che talora assume la forma di 
una tecnocrazia, dalla globalizzazione e ma anche da 
un certo risveglio delle religioni.
Nel titolo appaiono i temi fondamentali del suo magi-
stero: carità e verità. Esse sono il cuore della divina rive-
lazione, costituiscono il motivo della radicazione storica 
e sociale del cristianesimo e quindi la ragion d’essere 
della Dottrina sociale della Chiesa. Si prendono le di-
stanze dalla carità intesa come sentimentalismo e da 
una verità ridotta a dogmatismo. «La verità va cercata, 
trovata ed espressa nell’“economia” della carità, ma la ca-
rità a sua volta va compresa, avvalorata e praticata nella 
luce della verità» (n. 2). Sono i fondamenti ecclesiologici 
e pastorali dell’azione sociale della Chiesa, elaborati se-
condo il principio ermeneutico del discernimento.
Il Papa riprende la Populorum progressio di San Paolo VI 
(1967) e ne riconosce l’intuizione: l’annuncio di Cristo è 
il primo e principale fattore dello sviluppo dei popoli, 
che si esprime nella realizzazione della dignità di ogni 
persona umana. Caritas in Veritate amplia però la pro-
spettiva di Populorum progressio declinando il tema 
dello sviluppo dei popoli in quello umano integrale. 
Le grandi questioni etiche, biologiche, economiche, 
tecnologiche ed ecologiche sono momenti di un’unica 
grande questione sociale che è «radicalmente questio-
ne antropologica» (n. 75).  
La nozione di sviluppo umano integrale è presentata 



36

a partire dalle sue molteplici distorsioni rispetto alle 
quali l’enciclica invoca una «nuova sintesi umanistica» 
(n. 21), possibile solo con una conversione etico-cul-
turale. Proprio perché «il mondo soffre per mancanza 
di pensiero», come già denunciava la Populorum Pro-
gressio (cfr. n. 85), è necessaria un’interdisciplinarietà 
ordinata dei saperi. All’origine del sottosviluppo c’è 
sempre una mancanza di fraternità: infatti, senza Dio, 
diventa arduo considerare l’altro come un fratello da 
accogliere. L’esperienza del dono dice e invera l’umano 
in relazione: «l’essere umano è fatto per il dono, che ne 
esprime ed attua la dimensione di trascendenza» (n. 34). 
È solo nella fraternità che l’economia e la società civi-
le possono raggiungere uno sviluppo autentico. Ser-
ve un’etica che ripensi i grandi principi della giustizia 
e del bene comune dentro la legge morale naturale, 
come base per una morale universale. Nella prospet-
tiva dell’umanesimo integrale l’enciclica riflette sulla 
crisi economica e finanziaria, non in senso tecnico, ma 
alla luce della Dottrina sociale della Chiesa. Tale crisi di-
mostra la necessità di ripensare il modello economico 
occidentale e «diventa occasione di discernimento e di 
nuova progettualità» (n. 21). Il sottosviluppo di vaste 
aree del pianeta è un invito a farsi attori di verità e di 
amore. Dio, che è Verità e Amore, opera sempre nella 
storia degli uomini. La Vergine Maria, Mater Ecclesiae, 
Speculum iustitiae e Regina pacis, intercede forza, spe-



37

ranza e gioia necessarie a realizzare lo sviluppo di tutto 
l’uomo e di tutti gli uomini (cfr. n. 79).

Francesco
Nella Dilexit nos (quarta e ultima enciclica firmata il 4 
ottobre 2024) riprende la devozione al Sacro Cuore di 
Gesù, ampiamente diffusa fino alla metà del XX secolo, 
per poi entrare in crisi sino ad oggi. C’è un legame tra 
questo testo e le altre due encicliche sociali Laudato si’ e 
Fratelli tutti:  quanto vi è scritto «non è estraneo al nostro 
incontro con l’amore di Gesù Cristo, perché, abbeveran-
doci a questo amore, diventiamo capaci di tessere legami 
fraterni, di riconoscere la dignità di ogni essere umano e di 
prenderci cura insieme della nostra casa comune» (n. 217). 
Così Dilexit nos palesa che la radice profonda di ogni 
azione sociale della Chiesa è sempre spirituale.
Anzitutto, l’enciclica offre un affondo fenomenologico 
sul tema del cuore. C’è un mondo senza cuore che ci 
vuole esecutori seriali privi di interiorità. Il cuore, in-
fatti, è il centro propulsore della persona. Questa de-
finizione è stata elaborata dal pensiero antico e dalla 
Bibbia. Nelle società moderne la nozione di cuore è 
andata perdendosi. Il cuore dell’uomo e la sua libertà 
sono spesso percepiti come un problema. Recupera-
re il cuore, allora, è recuperare l’interiorità e quindi la 
libertà dell’uomo. L’enciclica propone una cristologia 
del cuore, recuperando i gesti e le parole di Gesù nel 



38

racconto dei Vangeli. Gesù è la rivelazione dell’amore 
di Dio per noi, questa è la grande rivoluzione del Van-
gelo. «Il Signore ci salva parlando al nostro cuore dal suo 
Sacro Cuore»: «Cor ad cor loquitur» (n. 26). Il papa riba-
disce che il cuore di Gesù non è separato dalla sua per-
sona. Egli, come scriveva San Basilio, «ha posseduto gli 
affetti naturali» (n. 62) e proprio per questo «l’amore del 
cuore di Gesù Cristo si estende ai sentimenti dell’affetto 
umano» (n. 61). Il suo cuore è come un laboratorio di 
tutti i sentimenti e le emozioni dell’uomo. L’enciclica 
prosegue indagando le radici vetero e neotestamenta-
rie della devozione al Sacro Cuore e le intuizioni della 
teologia patristica e medioevale che l’hanno prepara-
ta. La grande diffusione di questa devozione ha il suo 
epicentro nella Francia del Grand Siècle.  Ma prezioso 
è il suo successivo sviluppo soprattutto con Santa Te-
resa di Lisieux che rilegge la teologia della riparazione 
dentro l’intuizione della piccola via di abbandono con-
fidente: «ho capito che non c’è che da prendere Gesù per 
il cuore» (n. 140). Infine, l’enciclica afferma come dal-
la contemplazione del Sacro Cuore nasca la missione: 
l’assillo per i fratelli, la preoccupazione per il mondo e 
la cura il creato. Non si può diventare parassiti dell’a-
more: l’amore chiama l’amore. L’amore per i fratelli 
«richiede una trasformazione del nostro cuore egoista» 
(n. 168). E allora non possiamo che domandare: «Gesù, 
rendi il nostro cuore simile al tuo» (n. 168).  



39

Leone XIV, nella sua della prima Esortazione aposto-
lica Dilexi te, firmata il 4 ottobre 2025 ma già in parte 
preparata da Francesco, offre un testo teologico-pa-
storale, la cui principale finalità è ribadire la correlazio-
ne tra l’amore a Cristo e la sua chiamata a farci prossimi 
ai poveri.  La sua struttura è tutta cristologica. La cen-
tralità della carità è nel cuore del Vangelo e quindi è la 
dimensione intrinseca della fede cristiana. «L’affetto per 
il Signore si unisce a quello dei poveri» (n. 5) e pertanto 
nel servizio ai poveri «non siamo nell’orizzonte della be-
neficenza, ma della Rivelazione […] Nei poveri il Signore 
ha ancora qualcosa da dirci» (n. 5). Per questo la cura 
dei poveri è «il nucleo incandescente della missione ec-
clesiale» (n. 15).
L’esortazione palesa il rischio di considerare il servi-
zio ai poveri come una distrazione rispetto al cuore 
dell’annuncio e al culto a Dio. Gli stessi credenti «in 
tante occasioni, si lasciano contagiare da atteggiamenti 
segnati da ideologie mondane o da orientamenti politi-
ci ed economici che portano a ingiuste generalizzazioni 
e a conclusioni fuorvianti» (n. 15). Pertanto «bisogna 
sempre nuovamente leggere il Vangelo per non rischia-
re di sostituirlo con la mentalità mondana» (n. 15). Così, 
papa Leone, richiama un’omelia di San Giovanni Criso-
stomo sul criterio del vero culto: «non coprire di ori e 
di sete preziose il Corpo di Cristo che sta sull’altare se la 
carne di Cristo che sta fuori della Chiesa non ha di che ri-



40

vestirsi» (n. 41). Il povero è la carne di Cristo e quindi il 
vero culto non è mai separato dalla carità. Tant’è vero 
che Sant’Agostino, che definisce il povero la presenza 
sacramentale di Cristo, vede nella carità la prova del-
la sincerità della fede: «Chi dice di amare Dio e non ha 
compassione per i bisognosi, mente» (n. 45).
La povertà, continua l’esortazione, ha tante facce, è un 
fenomeno complesso e variegato: diversi sono i tipi di 
povertà quella materiale, sociale, morale e spirituale, 
culturale, ma anche debolezza e fragilità, mancanza di 
diritti, spazio e libertà (cfr. n. 9). Amare i poveri, ne con-
segue, è amare chiunque è nel bisogno.
Infine, papa Leone richiama ogni battezzato alla sua 
responsabilità ineludibile e permanente: «è compito 
di tutti i membri del Popolo di Dio far sentire, pur in modi 
diversi, una voce che svegli, che denunci, che si esponga 
anche a costo di sembrare degli “stupidi”» (n. 97). Tale 
compito consiste nel lavorare per eliminare le struttu-
re di peccato. Il peccato nasce dal cuore dell’uomo e 
quindi dall’esercizio della sua libertà, ma si radica a tal 
punto nella storia degli uomini da creare strutture so-
ciali che vanno «riconosciute e distrutte con la forza del 
bene» (n. 97), perché causa di povertà e disuguaglian-
ze estreme: Leone propone «una Chiesa che non mette 
limiti all’amore, che non conosce nemici da combattere, 
ma solo uomini e donne da amare, è la Chiesa di cui oggi 
il mondo ha bisogno» (n. 121).



41

Il 25 ottobre 2025, la Chiesa Italiana si è riunita per la 
terza assemblea del cammino sinodale che per quat-
tro anni ha coinvolto tutte le diocesi ed ha approvato il 
documento di sintesi dal titolo: “Lievito di pace e di spe-
ranza”. Il termine carità vi compare dodici volte per ca-
ratterizzare i diversi aspetti della missione della Chiesa, 
invitando alla carità che “tutto scusa, tutto crede, tutto 
spera, tutto sopporta” (1Cor. 13,7). I delegati delle Chie-
se italiane, hanno consegnato il testo ai Vescovi, che 
si sono impegnati “a continuare a camminare insieme 
ricercando modi e tempi per dare concretezza agli orien-
tamenti e alle proposte emersi in questi anni. Affidiamo 
al Consiglio Permanente e al gruppo di lavoro di vescovi, 
costituito dalla Presidenza su mandato del Consiglio Per-
manente stesso, il compito di indicare percorsi di studio e 
approfondimento per il discernimento degli orientamen-
ti e delle proposte del Documento di sintesi, in particolare 

La carità nel cammino sinodale 
della Chiesa Italiana

4.



42

quelli rivolti alla Conferenza episcopale italiana” (Comu-
nicato finale dell’81esima Assemblea Generale della 
CEI, Assisi 20 novembre 2025).

Le indicazioni, nel modo in cui esse sono state votate, 
coinvolgono i diversi livelli ecclesiali: dal singolo fede-
le, alla comunità parrocchiale, per passare alla Chiesa 
diocesana, alle Conferenze episcopali regionali, arri-
vando infine, alle Chiese che sono in Italia. Già nella 
presentazione, la carità viene posta a fondamento del 
Cammino sinodale, che è “strumento per recuperare nel-
la Chiesa la concordia nelle cose essenziali, la libertà nelle 
cose dubbie che richiedono ulteriori riflessioni e la carità 
in tutte. Solo così possiamo essere lievito di fraternità, la-
sciandoci davvero “inquietare” – come dice papa Leone 
XIV, figlio di Sant’Agostino – dalla storia, dai volti, dalle vi-
cende, dalle gioie e dai dolori che vediamo e viviamo oggi” 
(Lievito di pace e di speranza - documento del Cammino 
sinodale delle Chiese che sono in Italia, presentazione di 
Mons. Erio Castellucci, pag. 7).

Il documento consta di tre parti.

I parte: Il rinnovamento sinodale e missionario del-
la mentalità e delle prassi ecclesiali
Dopo il paragrafo dedicato ad “Abitare la società e il suo 
cambiamento” (n. 24), segue quello “Farsi prossimi” col 



43

numero 27: “Alla scuola dei poveri”. Già il titolo pone 
l’attenzione sul fatto che i poveri sono maestri di vita 
evangelica, senza proclami o benemerenze: presso 
costoro Dio abita, attraverso le loro esistenze parla a 
ciascuno e alla comunità intera, infatti “Alla scuola del-
le persone in difficoltà economica, abitativa e lavorativa, 
dei migranti, dei detenuti, dei disabili, dei malati, il popo-
lo di Dio cresce nella comprensione del Vangelo e si lascia 
trasformare, facendo della carità un tratto costitutivo 
della propria missione comunitaria” (ivi n.27, pag. 19).

L’invito, che, alla luce del Vangelo, diventa un impera-
tivo, è, per ciascun fedele, a non demandare alle isti-
tuzioni o associazioni apposite piuttosto ad ascoltare 
e incontrare i bisogni evidenti e nascosti dei fratelli e 
delle sorelle. Si pone l’accento sulla testimonianza di 
povertà evangelica delle Chiese locali e delle altre isti-
tuzioni ecclesiali, in quanto tale testimonianza è già 
luogo di annuncio, lo stile di povertà e di sobrietà sono 
luogo di evangelizzazione (cfr LG 8). Diventa così, fon-
damentale il ruolo educativo della Chiesa locale che, 
attraverso la Caritas diocesana e le Caritas parrocchiali, 
è invitata a promuovere “una cultura globalizzata della 
carità, della fraternità, della giustizia sociale”, sostenen-
do, con gesti concreti, le iniziative che cercano vie al-
ternative alla logica dello scarto. Il coinvolgimento del-
le giovani generazioni, sia in iniziative di formazione 



44

che in esperienze di servizio e condivisione, è un primo 
passo verso il cambiamento del paradigma di sfrutta-
mento delle persone e del creato, con stili di vita soste-
nibili, “valorizzando e incrementando le buone pratiche 
di economia civile, sociale, solidale e circolare, con parti-
colare attenzione alle Comunità Energetiche Rinnovabili 
e Solidali (CERS) e alle esperienze di commercio equo e 
solidale” (ivi n.25, “Fame e sete di giustizia per gli esseri 
umani e il creato” pag. 18).
Sarà cura di ciascuna realtà territoriale sostenere la for-
mazione di contesti in cui le persone più fragili siano 
accolte, possano far ascoltare la propria voce, siano 
parte integrante della comunità.

II parte: La formazione sinodale e missionaria dei 
battezzati
Si allude alla formazione integrale, capace cioè di “toc-
care tutte le dimensioni della vita” e nelle modalità e con 
i linguaggi contemporanei, i cui pilastri rimangono 
catechesi, liturgia, carità. Non può mancare l’attenzio-
ne all’accompagnamento per un’educazione alla vita 
cristiana personale e comunitaria, alla preghiera e al 
servizio; tale impegno è rivolto anche verso la promo-
zione di una formazione integrale, continua, condivi-
sa, in particolare per coloro che hanno responsabilità 
educative nei confronti di altri fedeli. In questi molte-
plici percorsi, che ciascuna comunità predispone per le 



45

diverse età della vita, è essenziale sostenere momenti 
di servizio come luogo e tempo in cui il “farsi prossimo” 
divenga una dimensione della vita (ivi n.42-43, pag.28).

III parte: La corresponsabilità nella missione 
e nella guida della comunità 
Si indirizzano le Chiese locali a vivere le medesime 
caratteristiche delle prime comunità: “assiduità nell’a-
scolto dei maestri, nell’unione fraterna, nella frazione del 
pane e nelle preghiere; condivisione dei beni e delle risor-
se; frequentazione dei luoghi della celebrazione; comu-
nione gioiosa e semplice attorno alla tavola; lode a Dio; 
rapporto di simpatia con il mondo e con tutto il popolo” 
(ivi n.64 e cfr. At 2,42-47; 1Cor 9,16-23).

Le comunità siano, nel territorio in cui sono collocate, 
promotrici di relazioni di vita cristiana, di correspon-
sabilità missionaria, di esperienze di partecipazione, 
siano luoghi accoglienti per coloro che vogliono impe-
gnarsi per il bene comune, pur partendo talvolta da si-
tuazioni di fragilità, esse possano diventare modelli di 
sinodalità e missionarietà, anche nella gestione delle 
strutture e dei beni, ricercando le forme più evangeli-
che, a favore della carità e della comunione.



Sinodo XIV della Chiesa di Lodi 2021-2022: l’aula sinodale in cattedrale.



47

La carità occupa un posto centrale e qualificante nella 
visione ecclesiale delineata dal XIV Sinodo della Chie-
sa di Lodi. Non è uno dei molteplici ambiti dell’azione 
pastorale, ma ne costituisce il principio ispiratore e la 
forma concreta. È nella carità, infatti, che il Vangelo si 
fa prossimo, visibile e credibile nella storia degli uomi-
ni. In un contesto culturale segnato dall’individualismo 
imperante, dalla spersonalizzazione delle relazioni e 
dal loro progressivo allentamento, il Sinodo riconosce 
con lucidità come tali dinamiche non solo indebolisca-
no il senso di appartenenza alla comunità ecclesiale, 
ma finiscano per impoverire le persone stesse, diso-
rientandole, sradicandole e rinchiudendole in un isola-
mento autoreferenziale ed egoistico (cfr n. 161).

Di fronte a questa realtà, emerge con forza la necessità 
di rinnovare la vocazione delle comunità, chiamate a 

Il Sinodo XIV della Chiesa di Lodi

5.



48

essere sempre più cristiane, “famiglie di famiglie”, luo-
ghi nei quali si possa fare esperienza gioiosa di acco-
glienza, prossimità e mutuo soccorso. Il Sinodo richia-
ma opportunamente come l’essere comunità non sia 
mai un dato acquisito una volta per tutte, ma richieda 
una precisa intenzionalità pastorale, orientata all’incon-
tro e alla relazione. Solo tale scelta consapevole permet-
te una reale conoscenza reciproca, favorisce la nascita 
di legami che superano l’occasionalità e contribuisce a 
edificare un tessuto sociale ed ecclesiale robusto, capa-
ce di sostenere la vita delle persone (cfr n. 161).

In questa prospettiva, la carità si manifesta come di-
mensione costitutiva della missione evangelizzatrice 
della Chiesa. Consapevole che la carità è dono di Dio 
in Cristo, la Chiesa annuncia il Vangelo attraverso la 
parola della predicazione e la celebrazione dei Divini 
Misteri, ma anche mediante la comunione fraterna e le 
concrete azioni solidali di tutti i suoi membri. È proprio 
attraverso le opere buone dei discepoli che gli uomini 
possono essere condotti a rendere gloria al Padre che 
è nei cieli (cfr n. 162). La carità, pertanto, non è acces-
soria all’evangelizzazione, ma ne è parte integrante: 
essa stessa diventa “lieta notizia”, luogo e strumento 
privilegiato dell’annuncio.

Il Sinodo insiste con chiarezza sul fatto che la missio-



49

ne della comunità cristiana si realizza anzitutto nella 
qualità delle relazioni fraterne. Prima ancora delle ini-
ziative e dei progetti, è la comunione dei discepoli a 
costituire il primo segno evangelico. Per questo ogni 
comunità è chiamata a promuovere con particolare 
cura la qualità della vita quotidiana e dei rapporti tra i 
suoi membri, nella consapevolezza che l’azione evan-
gelizzatrice passa primariamente attraverso una frater-
nità vissuta. In tale orizzonte si collocano le molteplici 
testimonianze di servizio, solidarietà e condivisione 
con i più deboli, vissute sia all’interno della comunità 
sia nel territorio, come vie privilegiate per un autenti-
co cammino di evangelizzazione (cfr n. 163). Il Sinodo 
invita a sostenere e valorizzare tutti coloro che sono 
impegnati nel servizio della carità, riconoscendo in cia-
scuno una risorsa preziosa per l’annuncio del Vangelo, 
a partire dal ministero dei diaconi (cfr n. 163).

Al centro di questa dinamica ecclesiale si colloca l’Eu-
caristia, fonte e culmine della vita cristiana. Il Sinodo 
ricorda con forza che la celebrazione eucaristica acqui-
sta il suo vero significato solo se si completa e si pro-
lunga nelle opere della carità. Dal mistero celebrato 
scaturisce un impegno preciso per la comunità cristia-
na: testimoniare visibilmente, nelle opere, il mistero di 
amore accolto nella fede (cfr n. 164). Il nesso tra Eu-
caristia e carità custodisce l’unità profonda tra culto e 



50

vita, impedendo ogni riduzione ritualistica della fede 
e richiamando costantemente alla responsabilità ver-
so i fratelli. La Parola di Dio guida a una celebrazione fe-
conda dei Misteri Divini, che si traduce in vita donata. 
E il sacramento della riconciliazione rialza e rimette in 
cammino, perché la misericordia ricevuta diventi mise-
ricordia vissuta.

La carità apre infine la comunità cristiana a un’atten-
zione costante e strutturale verso i poveri e verso tutte 
le ferite dell’umano. Il rinvio esplicito del Sinodo alle 
costituzioni dedicate alle povertà (cfr nn. 309-329) sot-
tolinea come la cura dei poveri non possa essere con-
siderata un ambito secondario o delegabile, ma costi-
tuisca un criterio decisivo di autenticità ecclesiale. Nei 
poveri la Chiesa riconosce una presenza che interpella 
la sua fede, la converte continuamente e la orienta ver-
so una testimonianza più evangelica.

La Chiesa di Lodi è chiamata a percorrere con decisio-
ne la via della carità come forma della propria iden-
tità e della propria missione, superando la ricorrente 
tentazione del “meglio pochi, ma buoni”, per scegliere 
con coraggio la via della Chiesa di popolo, solidale, ac-
cogliente e inclusiva, capace di annunciare con la vita 
l’amore di Dio per ogni uomo e ogni donna (cfr n. 161).



51

Le assemblee diocesane post sinodali

6.

La carità è il punto di arrivo e, insieme, il criterio di ve-
rità del cammino della Chiesa. Non è un tema tra gli 
altri, ma ciò che rimane quando tutto il resto passa. 
Per questo siamo giunti alla tappa dedicata alla carità 
come approdo di un itinerario che ha attraversato la 
fede e la speranza, dopo l’anno del XIV Sinodo diocesa-
no e l’anno eucaristico. I pellegrini sui passi della fede e 
della speranza sono autentici solo se approdano nella 
carità. Diversamente, il cammino rischia di restare in-
compiuto.

La speranza non delude. Perché non delude? Non per-
ché il tempo non ferisca o la storia non conosca con-
traddizioni e fallimenti. Tutto ciò che è solo umano 
appare fragile e ingannevole. La speranza non delude 
perché: “Dio è amore e ha mandato nel mondo il Figlio 
Unigenito affinché avessimo la vita per mezzo di Lui. Non 



52

siamo stati noi ad amare Dio, ma è Lui che ha amato noi, 
riversando il suo amore nei nostri cuori mediante il dono 
dello Spirito” (1Gv 3,16s). È qui che fede, speranza e ca-
rità trovano la loro unità e la loro consistenza.

La carità non è semplicemente il tema conclusivo di 
un percorso pastorale, ma il suo compimento naturale 
e necessario. Essa raccoglie e custodisce l’esperienza 
del giubileo, tempo santo di grazia e di misericordia, 
perché quanto vissuto non resti confinato in un even-
to straordinario, ma venga assunto nella vita ordinaria 
della Chiesa, nella sua sinodalità quotidiana. Anche 
quando le porte sante si chiudono, rimane spalancato 
il cuore misericordioso del Signore crocifisso e risorto. 
Al cuore del Salvatore la Chiesa continua a condurre gli 
uomini e le donne del nostro tempo.

Questa lettera nasce dall’ascolto. Ascolto delle comuni-
tà nelle parrocchie, nei vicariati, nella sinodalità ordina-
ria a livello diocesano con presbiteri, consacrati e laici. 
È frutto di un cammino reale, segnato dalla preghiera, 
dal discernimento e dal confronto vissuto nelle assem-
blee vicariali, in particolare nell’Assemblea diocesana, 
che ha avuto luogo al termine di ogni anno pastorale 
per rivedere e prospettare il cammino ecclesiale. Mi 
riferisco soprattutto all’ultima, che abbiamo tenuto a 
Sant’Angelo Lodigiano, nel castello cittadino, sabato 



53

13 giugno 2025. Nella sera dello stesso giorno avrem-
mo avuto la gioia di ordinare presbitero un diacono del 
Seminario Vescovile. I passi indicati in quel contesto 
trovano qui una prima restituzione e un orizzonte di 
senso, affidato ora al discernimento e alla responsabi-
lità delle comunità. Non si tratta di consegnare rispo-
ste definitive, ma di sostenere una direzione condivisa, 
nella consapevolezza che lo Spirito continua a parlare 
alla Chiesa che cammina.

Carità è partecipazione 
La carità non può essere un sentimento generico, ma 
deve essere stile che coinvolge e chiama in causa tut-
ti. Essa prende forma anzitutto come partecipazione 
alla vita della Chiesa, alle sue scelte, alle sue fatiche e 
alle sue speranze. Non è una partecipazione formale 
o delegata, ma una corresponsabilità reale, che nasce 
dall’ascolto reciproco e dalla fiducia. Dove c’è carità, 
ciascuno trova spazio per offrire il proprio contributo 
secondo i carismi ricevuti, e nessuno è spettatore o 
semplice esecutore. La partecipazione è il primo segno 
di una Chiesa viva, che cammina insieme e riconosce 
nello Spirito il vero protagonista del suo cammino.

Questa partecipazione coinvolge in modo particolare 
il mondo giovanile. Le nuove generazioni hanno biso-
gno di ricevere una visione cristiana capace di parlare 



54

al tempo in cui vivono, affinché possano progettare 
la loro vita alla luce del Vangelo. Offrire ai giovani una 
prospettiva significa, nello stesso tempo, rafforzare l’in-
tera comunità: chi è chiamato a elaborare e trasmette-
re una visione evangelica la conferma anzitutto in sé 
stesso, e così tutto il corpo ecclesiale viene coinvolto 
e rinnovato. In questa direzione si collocano gli itine-
rari di accompagnamento promossi dalla pastorale 
giovanile e vocazionale, il cammino dei rappresentanti 
parrocchiali giovani e adulti, sempre attenti a suscitare 
scelte di vita definitive e a confermare quelle già ope-
rate aprendo la comunità diocesana ad una accoglien-
za ponderata dei nuovi ministeri laicali. Vera carità è 
aiutare a non sprecare la vita, ma a riconoscerla come 
dono prezioso, da accogliere e da offrire. 

Carità è formazione
La carità cresce e matura attraverso la formazione. Non 
una formazione ridotta a sola trasmissione di contenu-
ti, ma un cammino che educa lo sguardo, il cuore e le 
scelte della vita. In questo senso, la formazione dei laici 
e delle famiglie è un impegno centrale, al pari dell’at-
tenzione al mondo giovanile. Educare è la forma più 
alta di carità, perché richiede il dono di sé, la pazienza 
del tempo e la capacità di accompagnare, soprattutto 
nelle fragilità. Senza formazione, la carità rischia di di-
ventare episodica, mentre con una formazione auten-



55

tica, diventa stile di vita.
Sono due le opportunità formative in atto. Quella ri-
volta ai rappresentanti parrocchiali giovani e adulti. Ne 
parla il Sinodo che ha “codificato” l’esperienza triennale 
precedente collocandola nella responsabilità dei con-
sigli parrocchiali o di comunità pastorale. Si tratta di lai-
ci e laiche pronti ad offrire la propria disponibilità nella 
possibile continuità (almeno triennale) a rappresenta-
re la comunità di appartenenza, al fine di favorire la cir-
colarità della conoscenza e della collaborazione radi-
cate però nella spiritualità, nella cultura della fede che 
dialoga con quella umana, nell’esperienza pastorale da 
condividere (Libro Sinodale nn.177, 295, 338,351). E il 
corso di formazione teologico-pastorale avviato, con 
impensabile adesione, in questo anno giubilare e or-
ganizzato su più anni. E’ rivolto a tutti tenendo conto 
della impossibilità per molti di intraprendere l’Istituto 
Superiore di Scienze Religiose, la cui sede è ospitata nel 
Seminario Vescovile di Lodi. L’Istituto rimane sempre 
raccomandato non solo a quanti intendono dedicarsi 
all’insegnamento della Religione Cattolica nella Scuola 
ma agli animatori pastorali e ai singoli battezzati che 
amano crescere nella consapevolezza del dono ricevu-
to e della responsabilità missionaria che ne consegue. 

Educare significa spesso morire a sé stessi, come il 
chicco di grano che cade in terra e porta frutto (Gv 



56

12,24). È una carità silenziosa e perseverante, che non 
cerca risultati immediati ma incide in profondità sulla 
coscienza. In questa prospettiva si collocano tutti i per-
corsi formativi per i laici, la cura dell’iniziazione cristia-
na, l’attenzione al mondo della scuola e dell’università, 
la collaborazione con le famiglie. Una educazione in-
tegrale, che riconosce allo spirito il suo ruolo decisivo 
e apre l’umano al Verbo creatore e redentore, diventa 
una delle forme più feconde di carità anche sul piano 
sociale e culturale.

La carità non è un settore della pastorale, ma il cuore 
stesso della vita ecclesiale. È carità il modo in cui ce-
lebriamo, il modo in cui decidiamo, il modo in cui co-
struiamo relazioni e condividiamo responsabilità. Una 
Chiesa che vive nella carità non si chiude nella nostalgia 
del passato, ma abita il presente con fiducia, leggendo i 
segni dei tempi e aprendosi a nuove forme di partecipa-
zione, senza paura delle soglie e delle fragilità.

Carità è condivisione
Condividere non significa soltanto offrire aiuto, ma far-
si prossimi, ascoltare, accompagnare, restituire dignità. 
Una Chiesa che vive la carità come condivisione non 
si limita a rispondere ai bisogni immediati, ma gene-
ra percorsi di autonomia e di speranza. In questa pro-
spettiva si collocano l’impegno delle Caritas, le forme 



57

di accoglienza, l’uso responsabile dei beni, l’attenzione 
alla casa e alla bellezza come bisogni essenziali della 
persona. La condivisione rende visibile l’amore ricevu-
to e lo traduce in gesti concreti, leggibili anche da chi è 
lontano dalla vita ecclesiale.

La carità non può essere delegata a pochi, né ridotta a 
intervento assistenziale. È una responsabilità che coin-
volge l’intera comunità e ne misura la credibilità.

Il riferimento progressivo e consapevole alle grandi  
costituzioni conciliari, già evidenziato, ci ha ricondotti 
al mistero eucaristico (SC) in una rinnovata considera-
zione della Parola di Dio (DV), che ha segnato l’intera 
esperienza sinodale nella fedeltà all’ascolto. Ma anche 
alla lettura della storia come luogo dell’agire di Dio per 
riconoscerci pellegrini di speranza tra le gioie e le fati-
che degli uomini e delle donne di oggi (GS) fino alla ri-
comprensione della Chiesa, che la Lumen Gentium (LG), 
ci restituisce col suo volto autentico riflesso nel mistero 
di Cristo.

Questo tempo dedicato alla carità si colloca dentro 
tale orizzonte e ne rappresenta un frutto maturo. Nel 
prossimo anno, saremo chiamati a vivere la sintesi: 
non una pausa, ma una sosta feconda, per rileggere il 
cammino compiuto, riconoscerne i frutti e le fatiche, 



58

e lasciar emergere con maggiore chiarezza ciò che lo 
Spirito chiede oggi alla nostra Chiesa. Ci aiuterà come 
sempre la Madre del Signore, che il Concilio (LG VIII) 
colloca inscindibilmente nel mistero di Cristo e della 
Chiesa. È proprio Lei la vera profezia ecclesiale per ogni 
tempo e azione ecclesiale.

“Nella carità” siamo chiamati a continuare a cammina-
re insieme. Non per aggiungere attività, ma per vivere 
relazioni trasformate dal Vangelo. Una carità che gene-
ra partecipazione, cresce nella formazione e si esprime 
nella condivisione. È questa la via per una Chiesa cre-
dibile e missionaria, capace di scrivere nuove pagine di 
amore a Dio e al prossimo, in dialogo con la Chiesa uni-
versale e con la società. Senza l’eternità di cui essa parla 
e senza l’amore al quale fede e speranza approdano, noi 
non possiamo vivere. «La misura dell’amore è amare sen-
za misura» (S. Agostino, De Trinitate, VIII,8,12).
  





La mensa diocesana: segno del Giubileo della Misericordia 2015-2016



61

La Caritas

7.

La carità, una questione familiare: per i poveri e con i po-
veri. “Di conseguenza, la carità non è una questione op-
zionale” (Leone XIV, Dilexi te, 42).

Caritas Lodigiana:
uno stile di Chiesa che si prende cura
Guardare un povero negli occhi è un atto di fede. È rico-
noscere in lui un fratello e, nel suo volto, quello di Cristo 
che continua a farsi presente nella storia degli uomini 
e delle donne del nostro tempo. È accogliere la verità 
annunciata nel Vangelo per la vita delle comunità: nes-
suno si salva da solo e ogni vita ha bisogno di essere 
guardata, ascoltata, amata. Da questo sguardo, primario 
e fondamentale, nasce la carità cristiana, prima ancora 
delle opere, delle strutture e delle risposte organizzate.

Nella esortazione apostolica Dilexi te, il Santo Padre ri-
chiama con forza la Chiesa intera alla sorgente di ogni 



62

impegno pastorale: l’amore (dilectio). Non un senti-
mento astratto o occasionale, ma una scelta che coin-
volge tutta la vita e si traduce in prossimità concreta, 
ascolto paziente, tenerezza operosa. “Ti ho amato” (Ap 
3,9) è la parola che Dio pronuncia su ciascuno di noi, 
prima ancora che noi possiamo rispondergli. È una be-
nedizione senza compromessi.

È da questo amore ricevuto che prende forma ogni ge-
sto autentico di carità, ogni cammino di servizio, ogni 
attenzione alle fragilità che abitano il nostro territorio. 
Prima con Papa Francesco nella Dilexi nos e poi con 
Papa Leone XIV nella Dilexi te la carità emerge come 
il tratto distintivo del cristiano, la perenne primave-
ra della vita della Chiesa. Questa è la prospettiva che 
deve animare ogni battezzato, ben oltre l’azione speci-
fica di un organismo. La carità è lo “stile di Chiesa” che 
siamo chiamati a incarnare.

In continuità con questo magistero, la Chiesa di Lodi, 
attraverso la Caritas diocesana, rinnova la sua adesione 
convinta e radicale all’opzione preferenziale per i po-
veri. Questa scelta non è facoltativa né ideologica, ma 
teologica, poiché i poveri sono i privilegiati nel cuore 
del Signore. Come ci ricorda Papa Francesco: “Il nostro 
impegno non consiste esclusivamente in azioni o in pro-
grammi di promozione e assistenza; quello che lo Spirito 



63

mette in moto non è un eccesso di attivismo, ma prima 
di tutto un’attenzione rivolta all’altro «considerandolo 
come un’unica cosa con sé stesso»” (Evangelii Gaudium, 
199). È in questa luce che la Caritas diocesana desidera 
porsi, non come unico soggetto della carità, ma come 
strumento di promozione, animazione e pedagogia.

Il ruolo pedagogico e pastorale di Caritas
In questa prospettiva di stile ecclesiale si colloca la Cari-
tas diocesana, chiamata non semplicemente a svolgere 
servizi, ma a testimoniare la carità come dimensione co-
stitutiva della Chiesa diocesana.
Lo Statuto di Caritas Italiana definisce chiaramente la 
sua missione: è un organismo pastorale posto a servi-
zio del Vescovo. Il suo compito non si esaurisce nell’assi-
stenza, ma si articola in tre fondamentali direzioni:
	 1.	 promuovere la testimonianza della carità: man-
tenere viva nella comunità diocesana la consapevolezza 
che la carità è il cuore del Vangelo;
	 2.	 animare le comunità cristiane: stimolare ogni 
parrocchia e ogni gruppo ecclesiale a farsi carico dei po-
veri, perché la carità sia assunta da tutti e non delegata;
	 3.	 contribuire una lettura attenta e credibile delle 
povertà: utilizzare strumenti di analisi e discernimento 
per interpretare le nuove forme di fragilità, affinché la ri-
sposta della Chiesa sia sempre più evangelica, condivisa 
e generativa.



64

In particolare, la funzione pedagogica della Caritas - ri-
chiamata con forza dallo Statuto - diventa essenziale: 
essa consiste nel camminare insieme all’intera comuni-
tà verso una carità matura. Una carità che non si limita 
al dare immediato (pur apprezzabile come l’elemosina, 
che rimane precetto evangelico), ma che è capace di in-
terrogarsi, di cambiare sguardo, di assumere nuovi stili 
di vita più sobri, giusti e solidali. Si tratta di trasformare 
la mentalità, perché la carità diventi un criterio di lettura 
della realtà e non solo una risposta emergenziale.

In questo cammino di servizio, non possiamo dimenti-
care una dimensione spesso trascurata, eppure essen-
ziale: la via della bellezza. Nella cultura classica, culla 
del nostro pensiero, il bene e il bello erano inscindibili, 
fusi nell’espressione καλὸς καὶ ἀγαθός (kalòs kai aga-
thòs): ciò che è buono non può che essere bello, e la 
vera bellezza è sempre rivelazione del bene. Non è un 
caso che nel Vangelo di Giovanni, quando Gesù si pre-
senta come il “Buon Pastore”, il termine greco utilizzato 
sia kalòs, che significa propriamente “il Bel Pastore”. Cri-
sto ci attrae non per un dovere morale imposto, ma per 
lo splendore di un amore che dona la vita, una bellezza 
che ferisce il cuore e lo risana.

È questa la bellezza che le nostre opere di carità devo-
no riflettere. I nostri luoghi di accoglienza – la mensa, il 



65

dormitorio, i centri di ascolto, anche quelli parrocchiali 
– non devono essere solo spazi funzionali o efficienti, 
ma luoghi curati, dignitosi, belli. Offrire un ambien-
te bello a chi è abituato al grigiore della strada o allo 
squallore dell’abbandono significa restituire dignità, 
significa dire senza parole: “Tu vali, tu meriti bellezza”.

Di fronte alla celebre domanda posta ne L’Idiota di Do-
stoevskij, “La bellezza salverà il mondo?”, noi oggi, come 
Chiesa di Lodi, vogliamo rispondere con un deciso fiat!, 
un ‘sì’ che è preghiera e impegno. Sì, la bellezza salverà 
il mondo, ma solamente quando questa smetterà di 
essere un’estetica vuota per unirsi indissolubilmente al 
bene. La bellezza che salva è quella del gesto gratuito, 
della mano tesa, del volto che si china sul sofferente. È la 
bellezza della carità che trasfigura il dolore in speranza, 
rendendo visibile, qui ed ora, lo splendore del Bel Pasto-
re in mezzo al suo gregge.

San Francesco e i volti della povertà
L’impegno quotidiano della Caritas non si misura solo nel 
numero delle attività, ma nello stile con cui esse vengono 
vissute. È uno stile che mette al centro la relazione, che 
sceglie di accompagnare senza sostituirsi, che riconosce 
nei poveri non solo destinatari di aiuto, ma soggetti por-
tatori di storia, di domande e di risorse inespresse.



66

La povertà, oggi, si presenta con volti molteplici e 
spesso intrecciati, ben oltre la sola privazione econo-
mica: povertà abitativa, relazionale, sanitaria, educati-
va, spirituale. È una realtà complessa, che chiede ascol-
to e discernimento. Per questo la Caritas diocesana è 
chiamata a osservare, interpretare e restituire alla co-
munità ecclesiale le fragilità che incontra, affinché non 
rimangano invisibili.

“Francesco non ha fondato una realtà di servizio sociale, 
ma una fraternità evangelica” (Dilexi Te, 52). In questa ri-
flessione sui volti della povertà, non possiamo dimenti-
care la lezione che ci giunge da San Francesco d’Assisi, 
mentre ci prepariamo a celebrare l’ottavo centenario 
della sua morte. La sua scelta radicale di spogliarsi di 
tutto per abbracciare la soror paupertas (sorella povertà) 
ci interroga in profondità. La povertà, per il Santo, non 
fu una condizione da subire, ma una sposa da accoglie-
re: divenne il luogo teologico in cui Cristo si manifesta-
va con maggiore chiarezza. L’attuale globalizzazione 
dell’indifferenza e le nuove povertà ci spingono, come 
avvenne per San Francesco, a un gesto profetico di es-
senzialità e di vicinanza per riscoprire il valore irrinuncia-
bile della persona e di ogni altra creatura.
Da qui nasce la scelta della Caritas di muoversi con un 
duplice sguardo:
	 1.	 Dialogo con le istituzioni (Advocacy): portare le 



67

esigenze delle persone più fragili all’attenzione di chi 
è chiamato a governare e decidere, lavorando per la 
giustizia sociale che superi l’approccio puramente as-
sistenziale.
	 2.	 Sensibilizzazione della comunità civile ed ec-
clesiale favorendo la consapevolezza che la carità non 
è delegabile, ma chiede corresponsabilità. La povertà 
non si combatte con la sola generosità, ma con legami 
solidi, scelte condivise e percorsi costruiti insieme, che 
mirano alla promozione integrale della persona.

La contemplazione apice della carità: 
San Giovanni della Croce
La preghiera deve precedere ed accompagnare ogni 
pensiero e gesto di carità cristiana affinché giunga a 
compimento a dispetto della penuria dei mezzi e an-
cor più della personale debolezza che connota tutti, 
insidiando la perseveranza nell’esercizio delle opere di 
misericordia “corporali e spirituali”, consegnateci dalla 
feconda tradizione ecclesiale. Abbiamo una risorsa sin-
golare in diocesi al riguardo. E’ la comunità del Carme-
lo San Giuseppe in Lodi. La vita oltre la grata nel silen-
zio orante e nella operosità è parabola alta della Chiesa 
che lo Sposo infiamma con la sua carità, purificandola 
e inviandola in nome dell’amore inesausto di Dio in 
Cristo e nello Spirito ai poveri, ai piccoli, agli ultimi. Le 
monache carmelitane sostengono in modo formidabi-



68

le il mandato della carità proprio della Chiesa di Lodi 
con la loro vocazione e passione per la contemplazio-
ne. Così condivideremo nello stesso anno 2026 il terzo 
centenario della canonizzazione di san Giovanni della 
Croce, padre del Carmelo e della sua riforma al seguito 
di Santa Teresa d’Avila, e il centenario della sua procla-
mazione a dottore della Chiesa. 

Le Opere-Segno di Caritas
Dentro questo orizzonte si collocano le opere-segno 
della Diocesi laudense rese possibili grazie alla carità 
delle parrocchie con l’intera Chiesa di Lodi ma anche 
dalla società lodigiana nelle sue più varie espressioni. 
Le gestisce la Fondazione Caritas Lodigiana ETS e i suoi 
24 operatori. Le opere-segno non sono semplici rispo-
ste ai bisogni, ma luoghi in cui la carità prende forma e 
diventa visibile e accogliente.

Casa San Giuseppe (via Cesare Battisti, 2 - Lodi) è segno 
di prossimità verso le persone senza dimora: un luo-
go che risponde all’urgenza dell’accoglienza notturna, 
ma che è anche spazio di accompagnamento educa-
tivo e progettuale. Qui la relazione è il cuore di ogni 
percorso: attraverso la presenza quotidiana e l’ascolto, 
le persone vengono accompagnate a ritrovare fiducia, 
dignità e possibilità di ripartenza.



69

Casa Regina Pacis (via San Giacomo, 15 - Lodi) è una 
casa pensata per donne adulte in situazione di vulne-
rabilità, che offre un’accoglienza residenziale di medio 
e lungo periodo. È un luogo di protezione, ma soprat-
tutto di ricostruzione personale, in cui il tempo diven-
ta alleato di un cammino verso l’autonomia. La cura, 
qui, si esprime nella pazienza, nel rispetto dei tempi e 
nell’attenzione alla persona nella sua interezza fisica e 
spirituale.

Casa David (frazione Riolo, 6 - Lodi) accoglie mamme 
sole con i loro bambini, offrendo un accompagnamen-
to educativo orientato all’autonomia abitativa, lavora-
tiva e relazionale. È un’opera che custodisce la fragilità 
e insieme scommette sul futuro, sostenendo legami 
e competenze perché ogni nucleo possa costruire un 
domani più stabile e sereno, spezzando circoli viziosi 
di precarietà.

La Mensa diocesana (via XX Settembre, 40 - Lodi) ospita-
ta in un’ala del Seminario Vescovile, rappresenta uno dei 
segni più eloquenti della carità vissuta. È il luogo in cui 
l’incontro avviene senza condizioni, grazie alla presen-
za preziosa e fedele dei volontari, senza i quali la mensa 
non potrebbe rimanere aperta. La mensa ricorda a tutta 
la comunità lodigiana che la carità passa attraverso la 
semplicità dei gesti quotidiani e il rispetto della dignità 



70

umana.

Accanto a queste opere, Caritas Lodigiana accompa-
gna e coordina la rete delle Caritas parrocchiali, o di 
comunità pastorali, primo volto della prossimità nei 
territori. Sostenerne il cammino, favorendo la forma-
zione e la collaborazione, aiutando a leggere insieme 
le povertà che emergono, significa rafforzare una Chie-
sa che vive la carità come parte essenziale della propria 
missione e che si fa vicina in ogni angolo della diocesi.

Questo è lo stile che la Caritas è chiamata a custodire e 
a testimoniare: uno stile che nasce dal Vangelo, si radi-
ca nell’amore ricevuto e si traduce in scelte concrete di 
prossimità e di giustizia, perché la Chiesa continui ad 
essere segno credibile di speranza e di cura per tutti, a 
partire dagli ultimi.

La Caritas attende un nuovo segno, quello già evocato 
della bellezza (cfr presente lettera p. 60). La seconda 
sede del Museo Diocesano, di cui si dirà, va in questa 
direzione. “Bello” sarebbe che agli ospiti delle ope-
re-segno fosse riservata in quello spazio una qualche 
accoglienza, e possibilmente non solo iniziale, a mo-
tivo della forza terapeutica insita in ogni espressione 
della bellezza, che guarisce l’umano elevandolo oltre 
sé stesso. Col pane quotidiano e un luogo di riparo da 



71

garantire a tutti, rimane aperta la domanda sul vivere 
e sul morire, alla quale la bellezza, grande amica della 
fede, della speranza e della carità, sa rispondere per le 
convincenti vie del cuore. 



Casa San Giuseppe inaugurata domenica 12 dicembre 2022 
con il Cardinale Elemosiniere del Papa .

Pranzo coi poveri nel Seminario Vescovile.





Casa Regina Pacis aperta l’8 marzo 2024.





Casa David aperta il 13 settembre 2025.



77

La profezia della Carità

8.

L’anno della Carità è più breve rispetto agli ordinari 
periodi pastorali proprio perché è di sempre questa 
virtù battesimale insieme alla speranza e alla fede. Il 
compimento del giubileo diocesano, domenica 28 di-
cembre 2025 nella Basilica Cattedrale, le rilancia nella 
vita e nella testimonianza evangelica. Ci siamo riferiti 
alla Parola di Dio, alla tradizione ecclesiale, al Concilio, 
a diversi documenti papali. Quattro di essi, più recenti, 
motivano esplicitamente il nostro approdo “nella Cari-
tà”: due encicliche di Benedetto XVI (Deus caritas est e 
Caritas in veritate); l’ultima di Francesco (Dilexit nos) e 
la prima esortazione apostolica di Leone XIV (Dilexi te). 

Papa Leone ci interpella: “Anche i cristiani, in tante oc-
casioni, si lasciano contagiare da atteggiamenti segna-
ti da ideologie mondane o da orientamenti politici ed 
economici che portano a ingiuste generalizzazioni e a 



78

conclusioni fuorvianti. Il fatto che l’esercizio della cari-
tà risulti disprezzato o ridicolizzato, come se si trattasse 
della fissazione di alcuni e non del nucleo incandescente 
della missione ecclesiale, mi fa pensare che bisogna sem-
pre nuovamente leggere il Vangelo, per non rischiare di 
sostituirlo con la mentalità mondana. Non è possibile di-
menticare i poveri, se non vogliamo uscire dalla corrente 
viva della Chiesa che sgorga dal Vangelo e feconda ogni 
momento storico” (Dilexi te, 15). L’assemblea della Con-
ferenza Episcopale Italiana ad Assisi dal 17 al 20 no-
vembre 2025 si è interessata al tema.

Poveri, Vangelo e Chiesa
E’ profezia. è vincolo inscindibile ma anche paradosso 
perché la Carità evangelica giunge addirittura all’amo-
re per il nemico (Lc 6,27). A chiederlo è Colui che ha 
perdonato i suoi crocifissori (ivi 23,34).

La Chiesa tende ad essere identificata con la sua azio-
ne caritativa, mentre è prima di tutto annuncio, ascolto 
della Parola, celebrazione dei divini Misteri, sequela. E’ 
comunione e vita fraterna. Ma il segno di tutto questo 
è la carità, memori di quanto il Maestro affermò nell’ul-
tima cena: “Da questo tutti sapranno che siete miei di-
scepoli: se avrete amore gli uni per gli altri” (Gv 13,35). Il 
mandato della Carità è per tutti i battezzati. Nessuna 
delega è consentita anche se la Caritas diocesana e 



79

quelle parrocchiali o di comunità pastorale sono en-
comiabili, da ringraziare e incoraggiare, riconoscendo 
quanto sia ammirevole il volontariato che persevera 
nell’ispirazione evangelica. Penso ai diversi empori 
operanti in terra lodigiana. E alle numerose aggrega-
zioni di ogni genere, antiche e nuove, che esprimono 
una sollecitudine radicata nell’identità del territorio 
plasmato dal pensiero cristiano e da positiva laicità.

Il Catechismo della Chiesa Cattolica
La carità rimanga però radicata nel Vangelo quando 
dialoga e collabora con la società, ricordando ciò che 
il Catechismo evidenzia al n. 1822: “è la virtù teologale 
per la quale amiamo Dio sopra ogni cosa per sé stesso, e il 
nostro prossimo come noi stessi per amore di Dio”, men-
tre il n. 1833 osserva che “Gesù fa della carità il coman-
damento nuovo. Amando i suoi «sino alla fine» (Gv 13,1), 
manifestando l’amore che riceve dal Padre. Amandosi 
gli uni gli altri, i discepoli imitano l’amore di Gesù, che 
essi ricevono a loro volta. Per questo Gesù dice: «Come il 
Padre ha amato me, così anch’io ho amato voi. Rimane-
te nel mio amore» (Gv 15,9)”. E ancora: “Questo è il mio 
comandamento: che vi amiate gli uni gli altri, come io vi 
ho amati» (Gv 15,12)”. Il n. 1827 ribadisce infine che l’e-
sercizio “di tutte le virtù è animato e ispirato dalla carità.” 
Vincolo di perfezione (cfr Col 3,14) è ancora la carità e 
diviene la forma delle virtù e le articola e le ordina tra 



80

loro; è sorgente e termine della loro pratica cristiana, 
garantendo e purificando la nostra capacità umana di 
amare. La eleva alla perfezione dell’amore divino. La 
carità è per così dire la coordinatrice tra le virtù, inca-
ricata com’è di mantenerci nel solco della missione ec-
clesiale affinché sia efficace secondo la divina volontà 
e non ci sia mai sottratta la gioia del vangelo.

Il criterio guida
Ci è dato da 1Gv 3, 18-21: “Non amiamo a parole né 
con la lingua, ma coi fatti e nella verità. La concretezza, 
l’aderenza alla realtà, non pensando ai poveri teori-
camente ma avvicinandoli nelle contraddizioni che 
indispongono, nelle cadute e ricadute, che rendono 
umili anche noi mai dimenticando la comune debolez-
za, di cui si fa carico il Signore per renderci operatori 
di misericordia e di indulgenza. La realtà è plurale fin 
da ora. Decisamente. La pastorale ordinaria non potrà 
pertanto eludere la dimensione ecumenica e interreli-
giosa dello sguardo e dell’azione favorendo conoscen-
za, dialogo e collaborazione con prudente fiducia non 
consentendo ritardi in questo orizzonte. Parimenti da 
perseguire è l’interazione - non sporadica ma cercata e 
programmata - con le più varie istanze sociali private e 
pubbliche. Chiesa e società uniscano le forze onoran-
do le rispettive responsabilità per non sprecare tempo 
e risorse a danno dei più svantaggiati.



81

Si impone l’adeguamento alla carità delle strutture 
ecclesiali cominciando da quelle diocesane. Nel docu-
mento finale del cammino sinodale italiano “si chiede 
che le Chiese locali rivedano l’organizzazione delle curie 
diocesane nell’ottica di una pastorale più unitaria e inte-
grata, essenzializzando e razionalizzando i Servizi e gli 
Uffici pastorali, ripensandoli a partire dagli ambiti di vita 
delle persone e dall’ascolto delle necessità delle comunità 
e del territorio, in accordo con il piano pastorale e le scel-
te prioritarie della Chiesa locale (n. 73)”. Ciò implica ne-
cessariamente il ripensamento della forma di presenza 
ecclesiale nel territorio. Anche in questa prospettiva va 
sostenuto l’itinerario verso le comunità pastorali, che 
appare irreversibile, secondo le linee autorevolmente 
indicate dal Sinodo Diocesano XIV.

Sono orientamenti che guideranno nel corso dell’anno 
pastorale le assemblee vicariali di assimilazione delle 
determinazioni sinodali. Quanto emergerà sul “già e non 
ancora” della carità nel confronto tra i consigli pastorali 
e degli affari economici parrocchiali che in esse saranno 
convocati, confluirà a giugno nell’assemblea diocesana. 
Ma fin d’ora la terza tappa dell’itinerario “Sinodalità e 
Santità” suggerisce l’avvio della Caritas in ogni parroc-
chia o gruppo di parrocchie o comunità pastorali in col-
laborazione col vicariato e con Caritas Diocesana.



82

Il Fondo Diocesano di Solidarietà
Attende la più generosa attenzione privata e pubblica, 
specie di istituti bancari, fondazioni, imprese, associa-
zioni e gruppi di ogni genere, in collaborazione con le 
parrocchie e con ogni altra realtà sensibile alla preca-
rietà familiare. La sua storia è tutto sommato recente. 
Avviato per venire incontro alle famiglie penalizzate 
dalla mancanza di lavoro, ha ampliato la sua premura 
al sostegno - sempre familiare - per consentire gli studi 
oltre l’obbligo scolastico ai figli meritevoli. La pande-
mia ha ulteriormente integrato l’attenzione e in questo 
anno la diocesi ha riformulato e unificato questo ambi-
to assistenziale. Ora intende intercettare sia le grandi 
emergenze internazionali e nazionali sia le urgenze 
del territorio, ma anche specifici progetti caritativi, pur 
continuando a soccorrere singoli nuclei familiari, come 
da tradizione, d’intesa con le Caritas parrocchiali coor-
dinate da quella diocesana in collaborazione con ogni 
altra istanza solidale.  

I destinatari della carità ecclesiale
Non sono stati elencati esplicitamente perché tutti lo 
siamo, insieme, vicendevolmente. Sappiamo bene che 
donando il nostro aiuto, in qualsiasi modalità, è sem-
pre molto di più ciò che riceviamo, se il desiderio che ci 
anima coinvolge nella carità noi stessi, come persone. 
Indicando i poveri, i piccoli, gli ultimi nessuno è sta-



83

to escluso. Certamente non dimentichiamo chi viene 
da lontano in cerca di una vita più dignitosa e sicura. 
Come pure, accanto alle grandi povertà del mondo 
dovute alla guerra, all’ingiustizia, a calamità naturali o 
sociali, pensiamo alla crescente povertà di casa nostra, 
quella “della porta accanto”, come amava dire papa 
Francesco.

Ai nostri giorni, povera tra i poveri è la vita insieme alla 
famiglia. La denatalità dilagante ci priva del futuro e va 
di pari passo con l’abbandono del progetto familiare 
da parte dei giovani e delle giovani, che sono invece 
da sostenere in ogni modo affinché, con l’indubbia fa-
tica e responsabilità richiesta da questa prospettiva, 
non privino sé stessi, la chiesa e la società di questa 
risorsa vitale. Povera tra i poveri è la vita dal primo 
istante del concepimento all’ultimo respiro. Sia desti-
nataria della nostra carità più convinta e perseverante. 
Nei poveri, nei piccoli e negli ultimi non dimentichia-
mo certamente i diversamente abili, il cui giubileo in 
cattedrale (il 3 dicembre 2025) è stato tra i più riusciti 
per l’incontenibile gioiosa serenità.

Ricorrendo i cinque anni dall’avventura pandemica, 
con ciò che ha rappresentato tra noi, come non men-
zionare malati e anziani? Rimangano anch’essi tra le 
priorità non formali bensì tra le più amate, con gli ami-



84

ci reclusi e tutti coloro che sbagliano (e chi non sba-
glia?!), e gli smarriti di cuore con quanti sono tremen-
damente e nascostamente soli, specie se giovani.

Il grazie della Chiesa di Lodi 
Solo alla Caritas si è data voce in questa lettera ma sap-
piano tutte le altre associazioni e i gruppi ecclesiali e 
civili, con il volontariato pubblico e privato, le famiglie 
religiose maschili e femminili, portatrici come sono di 
un ineguagliabile patrimonio di carità, che non man-
cano mai l’ammirazione, la gratitudine e l’incoraggia-
mento da parte nostra con la sincerità assicurata dalla 
preghiera.    

Il grazie è per tutti, con l’augurio che l’avventura della 
Carità produca il risultato migliore: la novità del cuore; 
un cuore di carne e non più di pietra davanti al grido 
dei poveri, dei piccoli, degli ultimi; un cuore che renda 
instancabile la dedizione personale e comunitaria. Gra-
tuità, generosità, competenza e creatività: l’auspicio è 
questo per i volontari e le volontarie, indistintamente, 
onde assicurare frutti maturi di carità nella verità e nel-
la giustizia, che insieme alla libertà costituiscono i pila-
stri della pace (Giovanni XXIII, Pacem in Terris, 18).

E la ricompensa? Ci basti la certezza che la carità di Cri-
sto è capace di possederci e avvolgerci, coinvolgendo 



85

e addirittura travolgendo, l’esistenza nella pienezza di 
Dio: “caritas Christi urget nos” (1Cor 5,14).      

La profezia, dunque, nella concreta lettura dei segni 
dei tempi al fine di “promuovere, anche in collaborazio-
ne con altri organismi, la testimonianza della carità della 
comunità ecclesiale italiana, in forme consone ai tempi 
e ai bisogni, in vista dello sviluppo integrale dell’uomo, 
della giustizia sociale e della pace, con particolare atten-
zione agli ultimi e con prevalente funzione pedagogica” 
(Statuto Caritas Italiana, art. 1).

I Santi e le Sante lodigiani sono al nostro fianco. An-
cor più la Vergine Madre nella esemplare visita ad Eli-
sabetta sospinta dalla carità dopo l’Annunciazione del 
Signore. E’ l’impeto dell’amore di Dio e del prossimo 
che attraversa la chiesa fin dalle origini. Ai santi pastori 
Bassiano e Alberto si uniscono santa Francesca Cabrini 
e san Vincenzo Grossi, il beato Carlo Gnocchi e il servo 
di Dio Giancarlo Bertolotti, tutti i lodigiani di nascita 
o di adozione emblematici per la loro carità. Se elen-
cassimo i giganti della carità cristiana non finiremmo 
più. Ci limitiamo ad un padre orientale, San Giovanni 
Crisostomo (IV-V secolo), contemporaneo del nostro 
primo vescovo: “Vuoi onorare il corpo di Cristo? Non per-
mettere che sia oggetto di disprezzo nelle sue membra, 
cioè nei poveri, privi di panni per coprirsi. Non onorarlo 



86

qui in chiesa con stoffe di seta, mentre fuori lo trascuri 
quando soffre per il freddo e la nudità (Om. 50, 3-4; PG 
58, 508-509). In tutti e in tutto rendendo grazie memori 
sempre che “la gloria di Dio è l’uomo vivente” (S. Ilario di 
Poiters, Adversus haereses, IV, 20,7).

Con la benedizione del Signore.

+ Maurizio, vescovo di Lodi

S. Natale, 2025

La lettera “…nella Carità” è pubblicata domenica 28 dicem-
bre a chiusura del giubileo in diocesi.





Seconda sede del Museo Diocesano, 
particolare della Chiesa di San Cristoforo che la ospita: 
è l’alleanza della carità con la bellezza.



Indice

Introduzione	 	 7
La Parola - Dio è amore		  7
L’inno alla carità		  8
Risonanza della Parola
Si chiudono le porte sante romane,
rimane aperto il Cuore di Cristo 		  10

1. 	 Il triennio diocesano: “Sinodalità e Santità”	 	 13
	 Il giubileo icona del triennio		  15
	 La terza tappa: “...nella Carità”		  16

2. 	 Anche la Carità è dalla Parola	 	 21

3. 	 La carità nel pensiero ecclesiale	 	
	 Il Concilio Ecumenico Vaticano II		  25
	 Il magistero papale		  26
	
4. 	 La carità nel cammino sinodale
	 della Chiesa Italia	 	 41

	 I parte: il rinnovamento sinodale 
	 e missionario della mentalità e delle prassi ecclesiali		  42

	 II parte: la formazione sinodale 
	 e missionaria dei battezzati		  44

	 III Terza parte: la corresponsabilità
	 nella missione e nella guida della comunità		  45



5. 	 Il Sinodo XIV della Chiesa di Lodi	 	 47

6. 	 Le assemblee diocesane post sinodali	 	 51
	 Carità è partecipazione		  53
	 Carità è formazione		  54
	 Carità è condivisione		  56

7. 	 La Caritas	 	
	 Caritas Lodigiana:
	 uno stile di Chiesa che si prende cura		  61
	 Il ruolo pedagogico e pastorale di Caritas		  63
	 San Francesco e i volti della Povertà		  65
	 La contemplazione apice della carità:
	 San Giovanni della Croce		  67
	 Le opere segno di Caritas		  68

8. 	 La profezia della Carità	 	 77
	 Poveri, vangelo, Chiesa		  78
	 Il catechismo della Chiesa Cattolica		  79
	 Il criterio guida		  80
	 Il Fondo Diocesano di Solidarietà		  82
	 I destinatari della carità ecclesiale		  82
	 Il grazie della Chiesa di Lodi		  84
	

	





PMP Edizioni
Via Paolo Gorini, 34 - Lodi

Tel. 0371.544.400 - E-mail: info@pmp.it

Finito di stampare nel mese di dicembre 2025

 Sollicitudo Arti Grafiche
Soc. Coop. Sociale 

Lodi



93



Anno post-giubilare 2026

...nella carità
TERZA TAPPA

Sinodalità
santità

Triennio

e

+ MAURIZIO MALVESTITI, Vescovo di Lodi


